@iegesis

JURNAL TEOLOGI KHARISMATIKA

Vol 7, No 1, Juni 2024 (71-85) e-ISSN: 2685-3485
DOI: 10.53547/diegesis.v7i1.460 p-ISSN: 2685-3515

Model Transformasi Terhadap Budaya Sunda
Cageur, Bageur, Bener, Pinter jeung Singer

Jellia Puspa Purnama’, Yanto Paulus Hermanto?
12Gekolah Tinggi Teologi Kharisma Bandung
Correspondence: jelliapurnama@gmail.com

Abstract

The Sundanese culture, known as cageur, bageur, bener, pinter, jeung singer, also referred to as Gapura
Panca Waluya, is deeply ingrained in the life of the Sundanese community. Unfortunately, Christianity is
often perceived as a religion that opposes culture, even compelling individuals to abandon their native
traditions. This perception arises because Christianity was introduced to Sundanese lands by European
missionaries, who were associated with colonialism, making conversion to Christianity seem like adopting
the religion of the colonizers. Through this research, the author aims to answer how the model of
transformation for the Sundanese values of cageur, bageur, bener, pinter, jeung singer can be achieved
without opposing them but by transforming the existing understanding to help Sundanese Christians
experiencing these cultural values. The data collection and analysis technique employed is a literature
review. Through this research, the author hopes to ensure that the Gospel can remain relevant and
contextual, especially for the Sundanese community, as God uses culture to communicate His plans and
wills.

Keywords: Sunda; cageur; bener; pinter; bageur

Abstrak

Budaya Sunda yaitu cageur, bageur, bener, pinter jeung singer, disebut juga dengan Gapura
Panca Waluya merupakan budaya yang melekat dalam kehidupan masyarakat Sunda.
Sayangnya, kekristenan dianggap sebagai agama yang menentang budaya, bahkan dianggap
memaksa seorang untuk meninggalkan budaya asal. Ini disebabkan oleh karena agama Kristen
dibawa ke tanah Sunda melalui para misionaris Eropa yang identik dengan penjajah, sehingga
memeluk agama Kristen dianggap memeluk agama penjajah. Lewat penelitian ini, penulis
bertujuan ingin menjawab bagaimana model transformasi terhadap budaya Sunda cageur,
bageur, bener, pinter jeung singer dengan tidak perlu menentang, namun mentransformasikan
pengertian yang ada untuk menolong masyarakat Sunda Kristen mengalami nilai budaya
tersebut. Adapun teknik pengumpulan dan analisa data menggunakan kajian literatur. Lewat
penelitian ini, penulis berharap agar Injil bisa tetap menjadi relevan dan konstekstual khususnya
bagi masyarakat Sunda, sebab Allah memakai budaya untuk mengkomunikasikan rencana dan
kehendakNya.

Kata Kunci: Sunda; cageur; bener; pinter; bageur

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 71


mailto:jelliapurnama@gmail.com

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi.....

PENDAHULUAN

Agama dan budaya memiliki hubungan yang unik. Di satu sisi, terdapat
pertanyaan apakah agama membentuk budaya atau sebaliknya, apakah budaya
membentuk agama. Selain itu, penting untuk memahami apakah agama dapat
berjalan seiring dengan budaya atau justru bertentangan dengannya?! Budaya
merupakan unsur yang melekat dengan kehidupan setiap masyarakat, salah
satunya dalam kehidupan masyarakat Sunda. Salah satu penelitian mendapati
bahwa pengaruh religiusitas terhadap perilaku moral masyarakat di salah satu
daerah di Jawa Barat, hanya sebesar 25.7% sedangkan budaya Sunda
memberikan pengaruh sebesar 61.24% terhadap perilaku moral masyarakat.? Hal
ini bisa menjadi sebuah indikasi meskipun agama merupakan sesuatu yang
melekat dalam kehidupan masyarakat Sunda, hingga ada ungkapan yang
menyatakan dalam bentuk idiom “Sunda itu Islam, Islam itu Sunda” ?, namun
tetap nilai-nilai budaya Sunda jauh lebih melekat dalam diri orang Sunda, walau
tidak ada kurikulum secara baku dan terstruktur, tapi sudah berakar dan
meresap ke sendi-sendi kehidupan masyarakat.* Inilah yang menjadi tantangan
untuk melakukan penginjilan terhadap suku Sunda, sebab agama Kristen
dipandang sebagai agama yang dibawa oleh penjajah Belanda, sebutan walanda
Hideung dilekatkan kepada orang Sunda yang memeluk agama Kristen, menjadi
seorang pemeluk agama Kristen, dianggap sebagai seorang yang mengingkari
nilai budaya Sunda dan mengikuti nilai budaya Barat.>

Itulah sebabnya maka para penginjil perlu untuk memahami budaya yang
hidup dalam masyarakat Sunda sehingga pemberitaan Firman Tuhan dapat
dilakukan dengan melakukan pendekatan konteks budaya. Tomatala
menyatakan bahwa komunikasi Injil bisa dilakukan dengan efektif jika
pemberita Injil bisa menggunakan bentuk-bentuk komunikasi dari penerima
pesan seperti faktor bahasa, sosial budaya.® Bagi orang Sunda sendiri bahasa
daerah yaitu bahasa Sunda merupakan bahasa ibu yang sangat mendasari
kehidupan orang Sunda, seperti tercantum dalam peribahasa “Leungit basana -
musna bangsana. Basa téh cicirén bangsa” yang berarti jika kehilangan bahasa, maka
hilanglah bangsa tersebut. Bahasa adalah bagian dari bangsa.”

1 James A. Lola, “Iman Kristen Dan Budaya Popular,” Visio Dei: J[urnal Teologi Kristen (2019).

2 Ujam Jaenudin and Tahrir Tahrir, “Studi Religiusitas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral
Pada Masyarakat Kabupaten Bandung,” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya (2019).

3 Jacob Sumarjo, Sunda: Pola Rasionalitas Budaya (Kelir, 2015), 114.

¢ Jaenudin and Tahrir, “Studi Religiusitas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral Pada
Masyarakat Kabupaten Bandung.”

5 Purnawan Tenibemas, Misi Yang Membumi, Bandung: Sekolah Tinggi Alkitab Tiranus (Sekolah
Tinggi Alkitab Tiranus, 2011), 27-28.

¢ Yakob Tomatala, Penginjilan Masa Kini - Jilid 1 (Gandum Mas, 1988).

7 H Suryalaga, Filsafat Sunda: Sekilas Interpretasi: Langkah Awal Menyimak Dan
Menyistemisasikan Perjalanan Spiritual-Metafisik Dalam Folklor Sunda (Yayasan Nur Hidayah, 2010),
18.

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 72



DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)

Salah satu budaya yang dianut oleh orang Sunda ialah mengenai karakter
manusia yang ingin dicapai oleh masyarakat Sunda juga merupakan landasan
hidup dari orang Sunda dikenal sebagai Gapura Panca Waluya atau Gerbang
Lima Kesempurnaan, terdiri dari cageur, bageur, bener, pinter, singer. Kelima
karakter ini merupakan nilai-nilai yang sudah diajarkan turun-temurun dalam
masyarakat Sunda serta masih dinilai relevan dengan perkembangan situasi
jaman saat ini.® Begitu pentingnya nilai Gapura Panca Waluya ini, maka penulis
menilai penting untuk pemberita Injil memahami nilai-nilai ini namun bukan
dalam artian budaya menjadi lebih tinggi daripada nilai-nilai kebenaran
Alkitab,’ sebaliknya lewat pemahaman terhadap nilai Gapura Panca Waluya ini,
pemberita Injil bisa menggunakan model transformasi seperti diusulkan oleh
Yakob Tomatala, yaitu mengabarkan Injil dengan menggunakan budaya Gapura
Panca Waluya yaitu cageur, bageur, bener, pinter jeung singer dengan memberikan
juga menambahkan makna baru yang membuat penerima pesan mengerti berita
yang disampaikan.!

Dari keseluruhan uraian di atas, maka penulis ingin menemukan jawaban
tentang bagaimana model transformasi terhadap budaya Sunda, cageur, bageur, bener,
pinter jeung singer? Penelitian ini berbeda dari penelitian-penelitian yang sudah
dipublikasikan sebelumnya, seperti: Akulturasi Budaya “Sakasur, Sadapur,
Sasumur, Salembur dalam Penginjilan berdasarkan Kisah Para Rasul 1: 8” di
mana penelitian menggunakan konsep budaya Sunda yaitu sakasur, sadapur,
sasumur dan selembur untuk dapat menerima Injil '!; Silih Asah, Silih Asih, Silih
Asuh: Inspirasi Budaya Lokal untuk Gereja di mana penelitian ini bertujuan
untuk menemukan rumusan dasar keuskupan Bandung dalam penerapan
prinsip Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh yang terkait dengan tiga peran fungsi
signifikan dalam masyarakat Sunda yaitu raja, ayah dan pemimpin spiritual.’?
Melalui penulisan ini, diharapkan para pemberita Injil dapat lebih memahami
budaya cageur, bageur, bener, pinter, singer dalam suku Sunda, ditinjau dari
Alkitab sehingga Injil bisa semakin diterima dengan baik di dalam masyarakat
Sunda.

8 K. Utami, “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar), Pinter
(Pintar), Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan Karakter,” Jurnal Pendidik dan
Peneliti Sejarah (2021).

° Tomatala, Penginjilan Masa Kini - [ilid 1, 69.

10 Yakob Tomatala, Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar), Malang: Gandum Mas (Gandum
Mas, 1993), 79.

1 Jimmy Allen Sakul, B D Nainggolan, and Stimson Hutagalung, “Akulturasi Budaya
‘Sakasur, Sadapur, Sasumur, Salembur Dalam Penginjilan Berdasarkan Kisah Para Rasul 1: 8,””
Scripta: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kontekstual (2021).

12 Stephanus Djunatan, “Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh Inspirasi Budaya Lokal Untuk
Gereja,” Studia Philosophica et Theologica (2011).

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 73



J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi.....

TEORI
Budaya Sunda

Kata budaya berasal dari kata budhaya, sebuah kata dalam bahasa
Sansekerta yang memiliki makna akal, jadi budaya bisa memiliki pengertian
hasil pemikiran atau akal manusia.® Yakob Tomatala menyatakan bahwa
kebudayaan mencakup pemahaman tentang kebiasaan dan gaya hidup manusia
secara utuh, di mana di dalamnya termasuk tentang bagaimana ia berpikir,
tindakan yang diambil sesuai dengan apa yang dia pikirkan, dan semuanya itu
dengan tujuan untuk merencanakan, memelihara serta mempertahankan
kehidupannya di mana individu tersebut berada.!* Jakob Sumardjo menuliskan
bahwa budaya ialah pola pikir bersama yang menggambarkan segi operasional
proses, perilaku, dan tindakan yang dinilai sebagai benar, baik, bagus, pantas,
dan sesuai oleh suatu kelompok masyarakat. Budaya bisa dikatakan sebagai
kesatuan sistem nilai yang sifatnya abstrak dan akan hadir dari hasil produk
budaya tersebut.’®

Identitas kesukuan tidak tergantung pada bentuk fisik atau benda-benda
yang dihasilkan oleh budaya suku tersebut, tetapi lebih terkait dengan
bagaimana setiap orang menanggapi kehidupan sesuai dengan nilai-nilai yang
telah meresap dalam budaya tersebut. Identitas kesukuan sering tidak disadari
oleh orang yang beral2sal dari suku itu sendiri, tetapi tanpa sadar akan bekerja
otomatis secara berdasarkan pola pikir yang diwarisi dari budaya suku
tersebut.'® Ada salah satu peribahasa Sunda yang memiliki arti ke atas punya
pucuk, ke bawah punya akar. Peribahasa ini mengartikan bahwa jangan sampai
hidup itu terombang-ambing tanpa tujuan dan dasar yang pasti, kehidupan
perlu berakar pada nilai-nilai yang telah dibangun turun-temurun dan tidak
boleh melupakannya.'” Itulah sebabnya dalam kehidupan masyarakat Sunda
sesungguhnya terdapat tatanan nilai yang tanpa sadar menjadi tujuan serta
penggerak dari kehidupan orang Sunda.

Cageur, Bageur, Bener, Pinter, Singer

Nilai-nilai yang masih dipertahankan oleh masyarakat Sunda hingga saat
ini ialah Gapura Panca Waluya atau Gerbang Lima Keselamatan, yang terdiri
dari cageur, bageur, bener, pinter, singer.® Gapura Panca Waluya dipercaya
merupakan gambaran kehidupan yang baik di dunia juga akhirat.’ Kelima nilai
ini dianut dengan tujuan untuk mewujudkan jalma masagi artinya manusia

13 David Eko Setiawan, “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui Metode
Kontektualisasi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika (2020).

14 Tbid.

15 Sumarjo, Sunda: Pola Rasionalitas Budaya, 3.

16 Tbid., 30-31.

17 1bid., 5.

18 Utami, “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar), Pinter (Pintar),
Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan Karakter.”

19 Tbid.

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 74



DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)

persegi. Bentuk segi empat atau bujur sangkar, dalam bahasa Sunda
menggunakan kata pasagi, dari sinilah kata masagi berasal. Penganalogian
dengan bentuk bujur sangkar sebab bujur sangkar memiliki ukuran empat sisi
yang sama, sehingga menjadi seimbang, tidak mudah tergelincir atau goyah.
Penggunaan metafora ini memberikan gambaran apa yang diartikan dari
ungkapan “jalma masagi” yaitu manusia yang memiliki keutuhan diri, tidak
mudah dipengaruhi oleh sekitarnya serta bisa dikatakan hampir tidak memiliki
kekurangan atau mendekati sempurna. Jalma masagi adalah gambaran kualitas
manusia yang memiliki adab juga karakter yang baik yaitu manusia yang
beragama, berbudaya dan berpengetahuan tinggi. Jalma masagi memiliki
keseimbangan sisi jasmani juga rohani, tubuh serta jiwa yang kuat, benar dalam
bernalar, baik budi pekertinya juga memiliki perilaku yang baik.?

Cageur bisa diterjemahkan dengan kata sehat. Masyarakat Sunda
meyakini bahwa kesehatan memiliki nilai yang sangat penting karena itu adalah
modal utama untuk bisa tetap menjalani setiap aktivitas kehidupan dengan tidak
terhambat. Konsep "cageur" di sini tidak hanya mengacu pada kesehatan fisik,
tetapi juga kesehatan mental dan spiritual. Seorang yang "cageur" diharapkan
memiliki keadaan pikiran yang sehat dan menjalani hidup sesuai dengan nilai-
nilai moral dan prinsip yang dipegang teguh.?! Sumintarhardja juga menyatakan
bahwa cageur meliputi kemampuan untuk berpikir dan bertinda secara rasional
dan proporsional dengan memperhatikan nilai moral. 2 Jadi cageur bisa
didefinisikan dengan pengertian singkat yaitu sehat secara fisik maupun mental,
juga bisa berelasi sosial dengan baik.?

Bageur bisa diterjemahkan dengan kata baik. Masyarakat Sunda memiliki
keyakinan bahwa jika seorang itu bageur, dia memiliki sikap yang baik terhadap
orang lain, ramah, santun juga murah hati, seperti pepatah yang mengatakan
“kudu bageur jeung diri anjeun, sasama, kulawarga, sareng sadaya makhluk”, artinya
seseorang itu harus baik terhadap diri sendiri, sesama, keluarga termasuk
saudara-saudara dan semua makhluk.? Sumintarhardja menyatakan bahwa
karakteristik bageur menggambarkan sifat-sifat kemanusiaan, yaitu menjunjung
tinggi akhlak yang mulia terhadap sesama, di mana ada rasa saling menyayangi,

20 Agus Suherman, “Jabar Masagi: Penguatan Karakter Bagi Generasi Milenial Berbasis
Kearifan Lokal,” Lokabasa (2018).

21 Febri Fajar Pratama, T Heru Nurgiansah, and Raisa Rafifiti Choerunnisa, “Kajian Nilai-
Nilai Karakter Kearifan Lokal Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral
Kewarganegaraan,” Jurnal Kewarganegaraan (2022).

2 Sri Ramdiani, “Pelestarian Nilai-Nilai Kearifan Lokal Upacara Adat ‘Ngalaksa’ Dalam
Upaya Membangun Karakter Bangsa,” Repository. UPI. Edu (2014).

® Yayat Sudaryat, Kearifan Lokal Dan Pendidikan Karakter, Buku Prosiding Konferensi
Internasional Budaya Daerah Ke-2 (KIBD-II), n.d.

2+ Pratama, Nurgiansah, and Choerunnisa, “Kajian Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal
Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral Kewarganegaraan.”

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 75



J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi.....

kemampuan berempati, tenggang rasa dan simpati antar individu.*Bageur bisa
didefinisikan dengan pengertian singkat dalam bahasa Sunda dengan ungkapan
“teu adigung, teu gede hulu” yang artinya tidak sombong, tidak angkuh, tidak suka
membesar-besarkan diri, rendah hati, tidak merasa lebih dari orang lain.?

Bener bisa diterjemahkan dengan kata benar. Masyarakat Sunda adalah
mereka yang tidak melanggar janji, dapat dipercaya, jujur, memiliki pemahaman
yang jelas antara benar dan salah, dan setiap ucapan mereka selaras dengan
tindakan mereka. Makna "bener" sering disebutkan dalam pepatah seperti "Kudu
teuneung ludeung panceg kana pamadegan dina bener, ulah ngaplék jawér ngandar
jangjang miyuni hayam kabiri" yang berarti dalam menjalani hidup, kita harus
berani dan teguh pada prinsip yang benar, tidak menjadi penakut. Bener dalam
pengertian singkat bisa diartikan sebagai sebuah nilai karakter integritas, hidup
yang lurus, jujur, berani memegang kebenaran.””

Pinter bisa diterjemahkan dengan kata pintar. Masyarat Sunda menyakini
jika seseorang berilmu maka dia akan memiliki status sosial yang tinggi dan
dihormati sebab pengetahuan akan memberikan manfaat yang besar bagi
kehidupan.?® Pinter mengacu pada kemampuan seseorang dalam menghadapi
masalah juga tantangan kehidupan, memiliki prestasi juga berdedikasi dalam
melakukan pekerjaannya.? Singer dapat diterjemahkan sebagai mawas diri.
Masyarakat Sunda menyakini bahwa seorang yang singer ialah individu yang
mampu melakukan introspeksi diri, peka terhadap kesalahan yang dilakukan,
dan memiliki kemampuan untuk memperbaikinya. Mereka juga memiliki sikap
toleransi, mampu menerima kritik dengan baik, dan mencintai sesama. Dalam
sebuah peribahasa Sunda, terdapat ungkapan "Ulah agul ku payung butut, sagala
nu dipiboga kadar titipan tinu Maha Kawasa," yang berarti kita tidak boleh sombong
dengan apa yang kita miliki, karena segala sesuatu hanyalah titipan dari Tuhan.*®
Sumintarhardja menuliskan bahwa individu yang selalu memiliki toleransi,
bersedia berkorban atau memberikan prioritas pada kepentingan orang lain,
terbuka menerima kritik atau umpan balik tentang dirinya sebagai bahan refleksi
diri, dan memiliki rasa kasih sayang terhadap sesama.?!

» Nisa Hermawati, “Resiliensi Orang Tua Sunda Yang Memiliki Anak Berkebutuhan
Khusus,” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya (2018).

26 Utami, “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar), Pinter (Pintar),
Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan Karakter.”

27 Pratama, Nurgiansah, and Choerunnisa, “Kajian Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal
Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral Kewarganegaraan.”

% Tbid.

» Sudaryat, Kearifan Lokal Dan Pendidikan Karakter, Buku Prosiding Konferensi Internasional
Budaya Daerah Ke-2 (KIBD-II).

% Pratama, Nurgiansah, and Choerunnisa, “Kajian Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal
Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral Kewarganegaraan.”

31 Hermawati, “Resiliensi Orang Tua Sunda Yang Memiliki Anak Berkebutuhan Khusus.”

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 76



DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)

METODE

Untuk menjawab perumusan masalah, maka penulis melakukan metode
penelitian dengan menggunakan kajian literatur yaitu jurnal-jurnal serta buku-
buku yang memiliki keterhubungan dengan topik memahami budaya cageur,
bageur, bener, pinter, singer pada masyarakat Sunda untuk nantinya dilakukan
model transformasi.?? Pada penelitian ini, penulis membahas apa yang dimaksud
dengan budaya Sunda yaitu cageur, bageur, bener, pinter jeung singer. Kemudian
tentang Allah dan budaya Sunda, dilanjutkan dengan pembahasan tentang
model transformasi terhadap budaya cageur, bageur, bener, pinter jeung singer.
Melalui pembahasan yang dilakukan, penulis berharap agar tulisan ini dapat
memberikan kontribusi pemikiran terhadap gereja-gereja juga masyarakat
Sunda mengenai budaya cageur, bageur, bener, pinter jeung singer, sehingga Injil
bisa diterima dengan relevan dan kontekstual.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Allah dan Budaya Sunda

Budaya merupakan bagian yang tidak bisa terlepaskan dari kehidupan
manusia, bisa dikatakan tidak ada manusia yang hidup tanpa budaya,
sedangkan Allah adalah pribadi yang tidak terikat dengan budaya mana pun,
tetapi itu bukan berarti Allah tidak menghargai budaya, Allah memakai bahkan
bekerja melalui budaya, Allah menggunakan budaya sebagai alat untuk
berkomunikasi dengan manusia. Perlu diingat bahwa posisi Allah bukan di
bawah budaya sebaliknya Allah ada di atas budaya, Allah menggunakan budaya
sebagai kendaraan untuk Allah menyatakan diri kepada manusia.*® Salah satu
bukti bahwa Allah menggunakan budaya untuk berhubungan dengan manusia
ialah ketika Yesus hidup sebagai manusia, Allah menggunakan budaya Yahudi
saat itu, Dia menggunakan bahasa Aram sebagai media komunikasi, bahkan
pakaian juga logat bahasanya, membuat Allah dikenal sebagai orang Yahudi.?

Penulis meyakini bahwa Allah juga dapat menggunakan budaya Sunda
dalam berkomunikasi dengan masyarakat Sunda untuk menyatakan kehendak
dan rencanaNya.® Dr. Purnawan Tenibemas mengungkapkan bahwa budaya
Sunda dapat dibagi menjadi tiga golongan yaitu:* pertama, Sejalan dengan
Firman Tuhan dimana budaya Sunda yang sesuai dengan ajaran dalam Firman
Tuhan dapat terus dipertahankan, seperti budaya kekerabatan dan penghargaan
terhadap orang tua. Kedua Netral, budaya Sunda yang netral terhadap nilai-nilai
Kristiani, seperti cara makan, mengolah makanan, dan cara berpakaian, juga
dapat dipertahankan. Sebagai contoh, saat ada seseorang dari komunitas Sunda

%2 Tomatala, Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar), 79.

3 Tenibemas, Misi Yang Membumi, 30-31.

3% Eunike Agoestina, “Injil Dan Kebudayaan,” Kaluteros: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen
(2020).

% Tenibemas, Misi Yang Membumi, 29-33.

% Jbid., 35—40.

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 77



J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi.....

Kristen meninggal, tidak ada kewajiban untuk menggunakan peti mati karena
hal ini tidak diatur dalam Alkitab. Jadi, jika masyarakat setempat ingin
menempatkan jenazah langsung di tanah, hal tersebut tidak bertentangan
dengan Firman Tuhan. Dan ketign Berlawanan dengan Firman Tuhan, bahwa
budaya Sunda yang mengandung elemen pemujaan kepada roh-roh leluhur atau
roh-roh jahat memiliki tiga pilihan. Pertama, budaya tersebut dapat ditinggalkan
sepenuhnya. Kedua, sebagian elemen yang bertentangan dengan Firman Tuhan
dapat dihilangkan. Ketiga, sub elemen tersebut dapat diubah dengan
memberikan makna baru yang sesuai dengan Firman Tuhan. Sebagai contoh,
dalam lagu-lagu ritual, irama dapat tetap dipertahankan, tetapi liriknya dapat
diganti dengan ayat-ayat dari Firman Tuhan. Hal-hal yang sebelumnya
ditujukan kepada roh-roh leluhur atau roh-roh jahat juga dapat diubah untuk
difokuskan kepada Yesus. Pemaknaan baru atau penambahan hal baru sesuai
dengan Firman Tuhan juga dapat dilakukan terhadap ketiga pilihan di atas,
sehingga membuat terbentuknya budaya Sunda Kristen.

Model Transformasi terhadap Budaya

Model transformasi ialah model yang menempatkan Allah di atas budaya
tetapi bukan berarti Allah mengabaikan budaya, sebaliknya, Allah
menggunakan kebudayaan sebagai sarana untuk berinteraksi dengan manusia.
Tujuan dari model transformasi ini adalah untuk mengalami pembaharuan dari
Allah sehingga inti kebudayaan seseorang akan mengalami perubahan dan
pembaruan.” Benyamin Buli mengungkapkan bahwa transformasi kebudayaan
dapat diartikan sebagai usaha untuk mengangkat kebudayaan atau pola hidup
yang sesuai dengan rencana dan kehendak Allah untuk manusia. Usaha ini
terus-menerus dikembangkan dan dimaknai dalam hubungan dengan Allah.

Salah satu model transformasi yang terdapat dalam Alkitab ialah Kisah
Para Rasul 17:16-34, khususnya pada ayat 28 “Sebab di dalam Dia kita hidup, kita
bergerak, kita ada, seperti yang telah juga dikatakan oleh pujangga-pujanggamu: Sebab
kita ini dari keturunan Allah juga.” Kata “mu” yang terdapat pada pujangga-
pujanggamu merupakan cara Paulus untuk memulai transformasi, dia sedang
mencoba untuk masuk ke dalam budaya Atena, lalu Paulus menggunakan kata
“kita” di sini Paulus sedang ingin membawa orang Atena kepada konsep
pengertian yang baru tentang Allah. Di ayat 22-23, dituliskan “Hai orang-orang
Atena, aku lihat, bahwa dalam segala hal kamu sangat beribadah kepada dewa-dewa.
Sebab ketika aku berjalan-jalan di kotamu dan melihat-lihat barang-barang pujaanmu,
aku menjumpai juga sebuah mezbah dengan tulisan: Kepada Allah yang tidak dikenal.
Apa yang kamu sembah tanpa mengenalnya, itulah yang kuberitakan kepada kamu.”
Paulus tidak bertindak agresi atau menyerang penduduk Atena, tapi dia mulai
masuk dari memuji ketaatan penduduk Atena dalam menyembah dewa-dewa.

% Tomatala, Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar), 79.
3% Benyamin Buli, “Transformasi Budaya Sebagai Pendekatan Misi Kontekstual Berdasarkan
Kisah Rasul 17: 16-43,” Ichtus: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 4, no. 1 (2023): 77-86.

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 78



DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)

Dia tidak menyerang cara penyembahan tetapi objek penyembahan dari
penduduk Atena, yaitu dari dewa-dewa, allah yang tidak dikenal, Paulus
hendak memperkenalkan siapa sesungguhnya Allah itu. Hal ini terlihat dalam
penjelasan ayat-ayat selanjutnya di dalam ayat 24-27, “ Allah yang telah menjadikan
bumi dan segala isinya, In, yang adalah Tuhan atas langit dan bumi, tidak diam dalam
kuil-kuil buatan tangan manusia, dan juga tidak dilayani oleh tangan manusia, seolah-
olah la kekurangan apa-apa, karena Dialah yang memberikan hidup dan nafas dan segala
sesuatu kepada semua orang. Dari satu orang saja la telah menjadikan semua bangsa dan
umat manusia untuk mendiami seluruh muka bumi dan Ia telah menentukan musim-
musim bagi mereka dan batas-batas kediaman mereka, supaya mereka mencari Dia dan
mudah-mudahan menjamah dan menemukan Dia, walaupun Ia tidak jauh dari kita
masing-masing.” Paulus memberikan pemahaman yang lebih meningkat
daripada apa yang selama ini dipercayai oleh penduduk Athena mengenai
siapakah Allah itu sesungguhnya, bahwa Dia bukanlah Allah yang berdiam di
kuil-kuil, Allah yang berkekurangan sehingga butuh untuk dilayani malahan
sesungguhnya Dia Allah yang memberikan nafas kehidupan, menciptakan dan
mengatur dunia ini dan Dia adalah Allah yang ingin ditemukan oleh manusia,
bukan Allah yang jauh tapi Allah yang mendekatkan diri pada umatNya.*

Dari penjelasan di atas, maka bisa dilihat bahwa Paulus menggunakan
model transformasi dengan baik, di mana Paulus menggunakan elemen-elemen
budaya Atena untuk menjelaskan pengertian tentang Allah yang benar. Paulus
menggunakan apa yang dikatakan oleh para pujangga di mana waktu itu
merupakan salah satu hal yang menjadi sumber keyakinan dalam budaya Atena,
lalu Paulus menggunakan budaya penyembahan penduduk Atena untuk
mentranformasikan keyakinan penduduk Atena, dengan meningkatkan
pemahaman yang ada, menjadi sebuah pemahaman tentang Allah yang benar.

Model Transformasi terhadap budaya Sunda Cageur, Bener, Bageur, Pinter,
Singer

Budaya Sunda Cageur, Bener, Bageur, Pinter, Singer atau dikenal juga
dengan sebutan Gapura Panca Waluya memiliki kandungan nilai-nilai yang
sejalan dengan Firman Tuhan, di mana Firman Tuhan tidak menentang karakter
yang dimiliki oleh seseorang yaitu menjadi pribadi yang cageur, bener, bageur,
pinter dan singer. Itulah sebabnya penulis memilih untuk tetap
mempertahankan Gapura Panca Waluya ini, namun dengan penambahan
makna dan kebenaran Firman Tuhan.

Kelima nilai dalam Gapura Panca Waluya yaitu cageur, bener, bageur,
pinter, singer adalah nilai-nilai yang merujuk kepada karakter moral yang baik.
Namun apakah manusia memiliki kesanggupan untuk mencapai kelima nilai
moral tersebut? Firman Tuhan dalam Roma 3:12 menuliskan “Semua orang telah
menyeleweng, mereka semua tidak berguna, tidak ada yang berbuat baik, seorang pun

% Ibid.

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 79



J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi.....

tidak.” Jadi semua manusia, tidak terkecuali telah berdosa. Dalam Yeremia 17:9
dikatakan bahwa hati manusia itu licik, lebih licik dari segala sesuatu, bahkan
dikatakan hati manusia itu sudah membatu. Akibat hati yang rusak maka segala
sesuatu yang keluar dari diri manusia adalah cenderung melakukan hal-hal yang
tidak benar seperti ditulis dalam Matius 15:9 yaitu segala pikiran jahat,
pembunuhan, perzinahan, percabulan, pencurian, sumpah palsu dan hujat. Oleh
karena itu tidak mudah untuk mencapai nilai-nilai cageur, bener, bageur, pinter
dan singer seperti yang dirumuskan sebagai gerbang lima keselamatan.

Alkitab memberikan jalan keluar untuk hal ini, agar masyarakat Sunda
bisa mencapai nilai-nilai cageur, bener, bageur, pinter, singer yaitu lewat
pemberesan dosa yang merupakan penghambat. Dosa mengakibatkan manusia
mengalami kerusakan total atau yang dikenal dengan sebutan total depravity.
Kerusakan total yang dimaksud di sini, dijelaskan oleh Arrington ialah setiap
orang terjerat dalam dosa dan tidak mampu untuk membebaskan dirinya sendiri
dari dosa tanpa bantuan Tuhan.* Roma 6:23 menjelaskan bahwa upah dosa
adalah maut baik kematian secara tubuh serta kematian secara spiritual yaitu
perpisahan selamanya antara manusia dengan Allah. Akibat dari dosa ini ialah
kehidupan manusia melenceng dari apa yang Allah telah tetapkan untuk
manusia lakukan, manusia menjadi pemberontak dan melakukan tidak taat
terhadap hukum Allah, yang lebih parahnya lagi ialah dosa memperbudak
kehidupan manusia, sehingga manusia menjadi budak dosa artinya
dikendalikan, dikuasai dan dicengkram sampai ke inti keberadaan manusia.*!

Akibat penguasaan dosa yang mencengkram ke inti keberadaan manusia
maka manusia lebih mementingkan dirinya sendiri dibandingkan menyembah
Allah dan juga mengasihi manusia, juga mengakibatkan manusia lebih
menyukai bertindak ketidakadilan?, hal ini tentunya mempersulit kerinduan
masyarakat Sunda untuk mencapai nilai bageur dan juga singer. Dosa juga
membuat manusia cenderung menjadi pemberontak-pemberontak, yang senang
melawan hukum baik itu hukum Allah maupun peraturan-peraturan yang
ditetapkan dalam kehidupan bermasyarakat, dosa juga membuat manusia
melakukan tindakan tidak bermoral dan penuh dengan hawa nafsu atau dalam
kekristenan dikenal dengan istilah kedagingan ini menghalangi keinginan
masyarakat Sunda untuk menjadi manusia yang cageur dan bener juga pinter.

Jika dosa begitu merusak dan merupakan akar dari permasalahan
kehidupan termasuk masyarakat Sunda, sehingga untuk mencapai kelima nilai
cageur, bener, bageur, pinter dan singer adalah hal yang mustahil, maka dosa
haruslah dibereskan. Sayangnya manusia tidak memiliki kemampuan untuk
melepaskan diri dari perbudakan dosa, itulah sebabnya manusia butuh untuk

4 French L. Arrington, Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta (Yogyakarta: Penerbit Andi,
2015), 264.

4 Tbid., 246-247.

#1bid., 247, 251.

4 Ibid., 248-250.

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 80



DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)

diselamatkan. Menurut penjelasan Arrington, keselamatan memiliki makna
sebagai tindakan Allah untuk membebaskan umat manusia dari perbudakan
dosa dan membawa mereka ke kehidupan yang mulia melalui Yesus Kristus.*
Alkitab menjelaskan apa yang disebut dengan hukum perwakilan, seperti
tertulis dalam Roma 5:12, 19 “Sebab itu, sama seperti dosa telah masuk ke dalam dunia
oleh satu orang, dan oleh dosa itu juga maut, demikianlah maut itu telah menjalar kepada
semua orang, karena semua orang telah berbuat dosa. Jadi sama seperti oleh ketidaktaatan
satu orang semua orang telah menjadi orang berdosa, demikian pula oleh ketaatan satu
orang semua orang menjadi orang benar.” Karena ketidaktaatan Adam sebagai
manusia pertama, maka seluruh manusia menjadi orang berdosa, namun Yesus
datang menjadi Adam terakhir dan karena ketaatannya yang sempurna kepada
Allah maka semua orang menjadi benar.*

Kata gapura berarti pintu gerbang, panca berarti lima sedangkan waluya
berarti selamat, sehat, pulih. Lima nilai yaitu cageur, bener, bageur, pinter, singer
dianut oleh masyarakat Sunda sebagai pintu gerbang kepada keselamatan,
kesehatan dan pemulihan manusia baik itu di dunia juga di akhirat. Pintu bisa
membawa kita untuk masuk atau keluar menuju ke suatu ruangan juga tempat.
Alkitab juga mengggunakan kata yang sama untuk mencapai keselamatan, yaitu
kata pintu seperti tertulis dalam Yohanes 10:9-10 “Akulah pintu; barangsiapa masuk
melalui Aku, ia akan selamat dan ia akan masuk dan keluar dan menemukan padang
rumput. Pencuri datang hanya untuk mencuri dan membunuh dan membinasakan; Aku
datang, supaya mereka mempunyai hidup, dan mempunyainya dalam segala
kelimpahan.”
sekedar bicara tentang nilai-nilai karakter manusia unggul, melainkan menunjuk
kepada pribadi Yesus, Dialah pintu dan barangsiapa masuk melalui Yesus, dia
akan selamat, saat dia masuk ke dalam pintu itu maka dia akan keluar
menemukan padang rumput, sebaliknya berhati-hatilah terhadap pencuri yaitu
si Jahat yang ingin mencuri, membunuh, membinasakan kehidupan umat
manusia. Itulah sebabnya untuk mengalami keselamatan, Yesus datang, Dia
memberikan dirinya sebagai pintu, supaya setiap orang yang percaya
kepadaNya beroleh keselamatan, kehidupan yang kekal. ¢ Untuk menuju
kepada keselamatan, memasuki keselamatan maka pintunya ialah pribadi Yesus.

Yesus juga merupakan representasi sempurna dari kelima nilai yang
terdapat dalam Gapura Panca Waluya yaitu cageur, bener, bageur, pinter dan
singer. Nilai cageur ditunjukkan oleh Yesus, dalam catatan Alkitab, tidak pernah
sekalipun Yesus diberitakan mengalami sakit baik secara fisik maupun mental,
malahan kehadiran Yesus ke dunia dengan urapan Roh Allah datang

Pintu gerbang keselamatan yang sesungguhnya bukan hanya

4 Ibid., 276.

4 Warseto Freddy Sihombing and Seri Antonius, “Adam Dan Kristus: Studi Komparasi
Antara Penghukuman Dan Pembenaran Allah Berdasarkan Roma 5:18-19,” Jurnal Teologi Berita
Hidup (2022).

4% Gunar Sahari, “Studi Teologis Terhadap Makna Ungkapan ‘Aku Adalah’ (Ego Eimi)
Menurut Injil Yohanes,” Jurnal Luxnos (2020).

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 81



J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi.....

menyembuhkan dan melepaskan orang dari segala sakit penyakit seperti tertulis
dalam Lukas 4:18-19. Nilai bageur dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang
mengasihi sesama, ramah, santun, murah hati, memiliki empati, tidak
memandang rendah orang lain. Ayat Alkitab berulang-ulang menyebutkan
bahwa Yesus seringkali digerakkan oleh belas kasihan seperti tertulis dalam
Matius 9:36; 14:14; 20:34; Lukas 7:13. Alkitab juga menuliskan Yesus berulang kali
menunjukkan keramahannya, beberapa di antaranya kepada Simon Petrus
seperti tertulis dalam Lukas 4:38-39, lalu Zakheus dalam Lukas 19. Berulang kali
juga Alkitab menuliskan Yesus mau duduk makan bersama orang-orang
berdosa, di mana ini merupakan salah satu bagian dari sikap kerendahan hati
dan tidak memandang rendah orang lain.*

Nilai bener dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang berintegritas, berani
memegang kebenaran, berpegang pada janji, seperti tercatat dalam Alkitab di
dalam 1 Petrus 2:22 “Ia tidak berbuat dosa, dan tipu tidak ada dalam mulut-
Nya.” Yesus juga mengajarkan dalam Matius 5:37 “Jika ya, hendaklah kamu
katakan: ya, jika tidak, hendaklah kamu katakan: tidak. Apa yang lebih dari pada
itu berasal dari si jahat.” Lalu dalam Matius 22:15-22 bahkan orang-orang Farisi
mengakui bahwa Yesus adalah pribadi yang jujur, jujur mengajar jalan Allah
juga tidak takut terhadap manusia karena Yesus bukan pribadi yang suka
mencari muka.*® Nilai pinter dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang memiliki
pengetahuan dan kepandaian yang tinggi, seperti tercatat dalam Alkitab di
Lukas 2:44-47, di mana saat itu Yesus ketika berusia 12 tahun, orang-orang
menemukan Yesus berada di tengah alim ulama dan orang-orang terkagum-
kagum akan kecerdasan yang dimiliki oleh Yesus. Alkitab juga mencatat di
dalam Lukas 2:52, bahwa dari usia 12 tahun itu, Yesus masih terus bertambah
besar, bertambah hikmatNya dan besarNya serta makin dikasihi Allah dan
manusia. Yesus sendiri bahkan seringkali mengidentikkan diriNya sebagai
hikmat.*

Nilai singer dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang tidak sombong,
bersedia berkorban dan memberikan prioritas untuk kepentingan orang lain. Hal
tersebut dicatat dalam Alkitab seperti tertulis dalam ayat Filipi 2:1-8, Yesus tidak
menganggap kesetaraan dengan Allah sebagai hal yang harus dipertahankan,
malahan Dia mengosongkan diriNya dan mengambil rupa sebagai seorang
hamba, menjadi sama dengan manusia. Dia adalah Allah yang agung, tapi dalam
kemanusiaaNya, Yesus rela menjadi manusia dan mengambil posisi sebagai
seorang hamba, bahkan Dia mati di kayu salib, karena kasihNya yang berkorban

¥ Frans Setiadi Manurung, “Teologi Keramahan Allah: Sebuah Pembacaan Kristologi
Lukas,” Gema Teologika (2018).

4 Jrawati Enny, “Keteladanan Kepemimpinan Yesus Serta Implikasi Terhadap
Kepemimpinan Gereja Pada Masa Kini,” Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora (2021).

4 Edi Purnama, “Implikasi Kebijaksanaan Yesus Bagi Guru Pendidikan Agama Kristen,”
Pengarah: Jurnal Teologi Kristen (2020).

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 82



DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)

menggantikan dosa umat manusia, supaya setiap orang yang percaya
kepadaNya tidak binasa tapi beroleh hidup yang kekal.>

Kehadiran Yesus dalam kehidupan manusia, khususnya bagi masyarakat
Sunda merupakan sebuah jawaban akan kerinduan masyarakat Sunda untuk
menjadi manusia yang cageur, bageur, bener, pinter jeung singer. Melalui
persekutuan dengan Kristus lewat menerima Dia sebagai Tuhan dan Juruselamat
maka dosa yang menghambat masyarakat Sunda untuk menjadi manusia yang
cageur, bageur, bener, pinter jeung singer dapat diselesaikan. Kristus mati untuk
menebus dosa-dosa manusia seperti tertulis dalam 1 Korintus 15:3, karena Dia
adalah pribadi yang tidak bercacat cela maka darahNya dapat menyucikan kita
dari segala dosa (1 Yohanes 1:7).5! Setelah dosa diselesaikan dalam kehidupan
manusia, sekarang lewat persekutuan dengan Yesus Kristus, manusia dibawa ke
dalam pengalaman kelahiran baru, manusia mengalami pembaharuan. %
Kelahiran baru adalah proses yang sangat penting setelah diselamatkan, di mana
manusia diubahkan menjadi memiliki kecenderungan untuk hidup mengikuti
kehendak Tuhan dan bukan lagi memberontak terhadap Tuhan.® Saat seseorang
mengalami kelahiran baru, maka dirinya akan mengalami perubahan secara
spiritual juga moral sehingga menjadi manusia-manusia yang memiliki hakikat
ilahi Kristus, di mana salah satu bagiannya ialah menjadi manusia-manusia yang
cageur, bener, bageur, pinter, singer.

KESIMPULAN

Budaya Sunda cageur, bener, bageur, pinter jeung singer merupakan nilai-
nilai yang disebut sebagai Gapura Panca Waluya, dipercaya oleh masyarakat
Sunda dapat menjadi gerbang lima keselamatan atau pintu menuju keselamatan.
Model transformasi tidak menentang budaya Sunda cageur, bener, bageur, pinter
jeung singer namun menambahkan pengertian tentang bagaimana cara untuk
menjadi seorang yang cageur, bener, bageur, pinter jeung singer. Alkitab
menyatakan bahwa Yesus adalah pintu dan akan membawa kepada keselamatan
yang dirindukan oleh seluruh umat manusia. Yesus Kristus merupakan Gapura
Panca Waluya yang sesungguhnya, juga satu-satunya pribadi yang sempurna
merepresentasikan  nilai cageur, bener, bageur, pinter jeung singer.
Ketidakmampuan manusia untuk menjadi individu yang cageur, bener, bageur,
pinter jeung singer telah dirusak oleh dosa, namun lewat persekutuan dengan
Yesus sebagai Adam terakhir, membuat seluruh umat manusia ikut masuk
dalam pembenaran, pengudusan bahkan memiliki hakikat seperti Kristus
melalui proses kelahiran baru yang terjadi setelah manusia beroleh keselamatan.

5% Paulus Kunto Baskoro, “Tinjuan Teologi Kepemimpinan Berhati Hamba Menurut Filipi
2:1-11 Bagi Pembentukan Karakter Jemaat,” Edulead: Journal of Christian Education and Leadership
(2021).

5t Arrington, Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta, 189, 198.

52 Tenibemas, Misi Yang Membumi, 65.

5 Arrington, Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta, 257.

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 83



J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi.....

REFERENSI

Agoestina, Eunike. “Injil Dan Kebudayaan.” Kaluteros: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Kristen (2020).

Arrington, French L. Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta. Yogyakarta: Penerbit
Andi, 2015.

Baskoro, Paulus Kunto. “Tinjuan Teologi Kepemimpinan Berhati Hamba
Menurut Filipi 2:1-11 Bagi Pembentukan Karakter Jemaat.” Edulead: Journal
of Christian Education and Leadership (2021).

Buli, Benyamin. “Transformasi Budaya Sebagai Pendekatan Misi Kontekstual
Berdasarkan Kisah Rasul 17: 16-43.” Ichtus: Jurnal Teologi dan Pendidikan
Kristiani 4, no. 1 (2023): 77-86.

Djunatan, Stephanus. “Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh Inspirasi Budaya Lokal
Untuk Gereja.” Studia Philosophica et Theologica (2011).

Hermawati, Nisa. “Resiliensi Orang Tua Sunda Yang Memiliki Anak
Berkebutuhan Khusus.” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya (2018).

Irawati Enny. “Keteladanan Kepemimpinan Yesus Serta Implikasi Terhadap
Kepemimpinan Gereja Pada Masa Kini.” Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora
(2021).

Jaenudin, Ujam, and Tahrir Tahrir. “Studi Religiusitas, Budaya Sunda, Dan
Perilaku Moral Pada Masyarakat Kabupaten Bandung.” Jurnal Psikologi
Islam dan Budaya (2019).

Lola, James A. “Iman Kristen Dan Budaya Popular.” Visio Dei: Jurnal Teologi
Kristen (2019).

Manurung, Frans Setiadi. “Teologi Keramahan Allah: Sebuah Pembacaan
Kristologi Lukas.” Gema Teologika (2018).

Pratama, Febri Fajar, T Heru Nurgiansah, and Raisa Rafifiti Choerunnisa. “Kajian
Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal Masyarakat Sunda Dalam Membentuk
Sikap Moral Kewarganegaraan.” Jurnal Kewarganegaraan (2022).

Purnama, Edi. “Implikasi Kebijaksanaan Yesus Bagi Guru Pendidikan Agama
Kristen.” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen (2020).

Ramdiani, Sri. “Pelestarian Nilai-Nilai Kearifan Lokal Upacara Adat ‘Ngalaksa’
Dalam Upaya Membangun Karakter Bangsa.” Repository. UPI. Edu (2014).

Sahari, Gunar. “Studi Teologis Terhadap Makna Ungkapan ‘Aku Adalah” (Ego
Eimi) Menurut Injil Yohanes.” Jurnal Luxnos (2020).

Sakul, Jimmy Allen, B D Nainggolan, and Stimson Hutagalung. “Akulturasi
Budaya ‘Sakasur, Sadapur, Sasumur, Salembur Dalam Penginjilan
Berdasarkan Kisah Para Rasul 1: 8. Scripta: Jurnal Teologi dan Pelayanan
Kontekstual (2021).

Setiawan, David Eko. “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui
Metode Kontektualisasi.” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika (2020).

Sihombing, Warseto Freddy, and Seri Antonius. “Adam Dan Kristus: Studi
Komparasi Antara Penghukuman Dan Pembenaran Allah Berdasarkan
Roma 5:18-19.” Jurnal Teologi Berita Hidup (2022).

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 84



DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)

Sudaryat, Yayat. Kearifan Lokal Dan Pendidikan Karakter, Buku Prosiding Konferensi
Internasional Budaya Daerah Ke-2 (KIBD-II), n.d.

Suherman, Agus. “Jabar Masagi: Penguatan Karakter Bagi Generasi Milenial
Berbasis Kearifan Lokal.” Lokabasa (2018).

Sumarjo, Jacob. Sunda: Pola Rasionalitas Budaya. Kelir, 2015.

Suryalaga, H. Filsafat Sunda: Sekilas Interpretasi: Langkah Awal Menyimak Dan
Menyistemisasikan  Perjalanan  Spiritual-Metafisik  Dalam  Folklor =~ Sunda.
Yayasan Nur Hidayah, 2010.

Tenibemas, Purnawan. Misi Yang Membumi. Bandung: Sekolah Tinggi Alkitab
Tiranus. Sekolah Tinggi Alkitab Tiranus, 2011.

Tomatala, Yakob. Penginjilan Masa Kini - Jilid 1. Gandum Mas, 1988.

— — —. Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar). Malang: Gandum Mas. Gandum
Mas, 1993.

Utami, K. “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar),
Pinter (Pintar), Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan
Karakter.” Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah (2021).

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 85



