
DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 71  

 

 

 
 

 
Model Transformasi Terhadap Budaya Sunda  

Cageur, Bageur, Bener, Pinter jeung Singer 
 

Jellia Puspa Purnama 1, Yanto Paulus Hermanto 2 

1,2Sekolah Tinggi Teologi Kharisma Bandung 

Correspondence: jelliapurnama@gmail.com  

     
Abstract 

The Sundanese culture, known as cageur, bageur, bener, pinter, jeung singer, also referred to as Gapura 

Panca Waluya, is deeply ingrained in the life of the Sundanese community. Unfortunately, Christianity is 

often perceived as a religion that opposes culture, even compelling individuals to abandon their native 

traditions. This perception arises because Christianity was introduced to Sundanese lands by European 

missionaries, who were associated with colonialism, making conversion to Christianity seem like adopting 

the religion of the colonizers. Through this research, the author aims to answer how the model of 

transformation for the Sundanese values of cageur, bageur, bener, pinter, jeung singer can be achieved 

without opposing them but by transforming the existing understanding to help Sundanese Christians 

experiencing these cultural values. The data collection and analysis technique employed is a literature 

review. Through this research, the author hopes to ensure that the Gospel can remain relevant and 

contextual, especially for the Sundanese community, as God uses culture to communicate His plans and 

wills. 

 

Keywords: Sunda; cageur; bener; pinter; bageur 

 

Abstrak  
Budaya Sunda yaitu cageur, bageur, bener, pinter jeung singer, disebut juga dengan Gapura 

Panca Waluya merupakan budaya yang melekat dalam kehidupan masyarakat Sunda. 

Sayangnya, kekristenan dianggap sebagai agama yang menentang budaya, bahkan dianggap 

memaksa seorang untuk meninggalkan budaya asal. Ini disebabkan oleh karena agama Kristen 

dibawa ke tanah Sunda melalui para misionaris Eropa yang identik dengan penjajah, sehingga 

memeluk agama Kristen dianggap memeluk agama penjajah. Lewat penelitian ini, penulis 

bertujuan ingin menjawab bagaimana model transformasi terhadap budaya Sunda cageur, 

bageur, bener, pinter jeung singer dengan tidak perlu menentang, namun mentransformasikan 

pengertian yang ada untuk menolong masyarakat Sunda Kristen mengalami nilai budaya 

tersebut. Adapun teknik pengumpulan dan analisa data menggunakan kajian literatur. Lewat 

penelitian ini, penulis berharap agar Injil bisa tetap menjadi relevan dan konstekstual khususnya 

bagi masyarakat Sunda, sebab Allah memakai budaya untuk mengkomunikasikan rencana dan 

kehendakNya.  

  

Kata Kunci: Sunda; cageur; bener; pinter; bageur  

 
  

   
  

 

Vol 7, No 1, Juni 2024 (71-85)   e-ISSN: 2685-3485 

DOI: 10.53547/diegesis.v7i1.460  p-ISSN: 2685-3515 

mailto:jelliapurnama@gmail.com


 

 
 

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi….. 
 

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 72 

 

PENDAHULUAN 

Agama dan budaya memiliki hubungan yang unik. Di satu sisi, terdapat 

pertanyaan apakah agama membentuk budaya atau sebaliknya, apakah budaya 

membentuk agama. Selain itu, penting untuk memahami apakah agama dapat 

berjalan seiring dengan budaya atau justru bertentangan dengannya?1 Budaya 

merupakan unsur yang melekat dengan kehidupan setiap masyarakat, salah 

satunya dalam kehidupan masyarakat Sunda. Salah satu penelitian mendapati 

bahwa pengaruh religiusitas terhadap perilaku moral masyarakat di salah satu 

daerah di Jawa Barat, hanya sebesar 25.7% sedangkan budaya Sunda 

memberikan pengaruh sebesar 61.24% terhadap perilaku moral masyarakat.2 Hal 

ini bisa menjadi sebuah indikasi meskipun agama merupakan sesuatu yang 

melekat dalam kehidupan masyarakat Sunda, hingga ada ungkapan yang 

menyatakan dalam bentuk idiom “Sunda itu Islam, Islam itu Sunda” 3, namun 

tetap nilai-nilai budaya Sunda jauh lebih melekat dalam diri orang Sunda, walau 

tidak ada kurikulum secara baku dan terstruktur, tapi sudah berakar dan 

meresap ke sendi-sendi kehidupan masyarakat.4 Inilah yang menjadi tantangan 

untuk melakukan penginjilan terhadap suku Sunda, sebab agama Kristen 

dipandang sebagai agama yang dibawa oleh penjajah Belanda, sebutan walanda 

Hideung dilekatkan kepada orang Sunda yang memeluk agama Kristen, menjadi 

seorang pemeluk agama Kristen, dianggap sebagai seorang yang mengingkari 

nilai budaya Sunda dan mengikuti nilai budaya Barat.5 

Itulah sebabnya maka para penginjil perlu untuk memahami budaya yang 

hidup dalam masyarakat Sunda sehingga pemberitaan Firman Tuhan dapat 

dilakukan dengan melakukan pendekatan konteks budaya. Tomatala 

menyatakan bahwa komunikasi Injil bisa dilakukan dengan efektif jika 

pemberita Injil bisa menggunakan bentuk-bentuk komunikasi dari penerima 

pesan seperti faktor bahasa, sosial budaya.6 Bagi orang Sunda sendiri bahasa 

daerah yaitu bahasa Sunda merupakan bahasa ibu yang sangat mendasari 

kehidupan orang Sunda, seperti tercantum dalam peribahasa “Leungit basana - 

musna bangsana. Basa téh cicirén bangsa" yang berarti jika kehilangan bahasa, maka 

hilanglah bangsa tersebut. Bahasa adalah bagian dari bangsa.7  

                                                      
 1 James A. Lola, “Iman Kristen Dan Budaya Popular,” Visio Dei: Jurnal Teologi Kristen (2019). 

2 Ujam Jaenudin and Tahrir Tahrir, “Studi Religiusitas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral 

Pada Masyarakat Kabupaten Bandung,” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya (2019). 
3 Jacob Sumarjo, Sunda: Pola Rasionalitas Budaya (Kelir, 2015), 114. 
4  Jaenudin and Tahrir, “Studi Religiusitas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral Pada 

Masyarakat Kabupaten Bandung.” 

 5 Purnawan Tenibemas, Misi Yang Membumi, Bandung: Sekolah Tinggi Alkitab Tiranus (Sekolah 

Tinggi Alkitab Tiranus, 2011), 27–28. 
6 Yakob Tomatala, Penginjilan Masa Kini - Jilid 1 (Gandum Mas, 1988). 
7  H Suryalaga, Filsafat Sunda: Sekilas Interpretasi : Langkah Awal Menyimak Dan 

Menyistemisasikan Perjalanan Spiritual-Metafisik Dalam Folklor Sunda (Yayasan Nur Hidayah, 2010), 

18. 



 
 

DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)  

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 73  

 

Salah satu budaya yang dianut oleh orang Sunda ialah mengenai karakter 

manusia yang ingin dicapai oleh masyarakat Sunda juga merupakan landasan 

hidup dari orang Sunda dikenal sebagai Gapura Panca Waluya atau Gerbang 

Lima Kesempurnaan, terdiri dari cageur, bageur, bener, pinter, singer. Kelima 

karakter ini merupakan nilai-nilai yang sudah diajarkan turun-temurun dalam 

masyarakat Sunda serta masih dinilai relevan dengan perkembangan situasi 

jaman saat ini.8 Begitu pentingnya nilai Gapura Panca Waluya ini, maka penulis 

menilai penting untuk pemberita Injil memahami nilai-nilai ini namun bukan 

dalam artian budaya menjadi lebih tinggi daripada nilai-nilai kebenaran 

Alkitab,9 sebaliknya lewat pemahaman terhadap nilai Gapura Panca Waluya ini, 

pemberita Injil bisa menggunakan model transformasi seperti diusulkan oleh 

Yakob Tomatala, yaitu mengabarkan Injil dengan menggunakan budaya Gapura 

Panca Waluya yaitu cageur, bageur, bener, pinter jeung singer dengan memberikan 

juga menambahkan makna baru yang membuat penerima pesan mengerti berita 

yang disampaikan.10 

Dari keseluruhan uraian di atas, maka penulis ingin menemukan jawaban 

tentang bagaimana model transformasi terhadap budaya Sunda, cageur, bageur, bener, 

pinter jeung singer?  Penelitian ini berbeda dari penelitian-penelitian yang sudah 

dipublikasikan sebelumnya, seperti: Akulturasi Budaya “Sakasur, Sadapur, 

Sasumur, Salembur dalam Penginjilan berdasarkan Kisah Para Rasul 1: 8” di 

mana penelitian menggunakan konsep budaya Sunda yaitu sakasur, sadapur, 

sasumur dan selembur untuk dapat menerima Injil 11; Silih Asah, Silih Asih, Silih 

Asuh: Inspirasi Budaya Lokal untuk Gereja di mana penelitian ini bertujuan 

untuk menemukan rumusan dasar keuskupan Bandung dalam penerapan 

prinsip Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh yang terkait dengan tiga peran fungsi 

signifikan dalam masyarakat Sunda yaitu raja, ayah dan pemimpin spiritual.12 

Melalui penulisan ini, diharapkan para pemberita Injil dapat lebih memahami 

budaya cageur, bageur, bener, pinter, singer dalam suku Sunda, ditinjau dari 

Alkitab sehingga Injil bisa semakin diterima dengan baik di dalam masyarakat 

Sunda. 

 

 

                                                      
8  K. Utami, “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar), Pinter 

(Pintar), Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan Karakter,” Jurnal Pendidik dan 

Peneliti Sejarah (2021). 
9 Tomatala, Penginjilan Masa Kini - Jilid 1, 69. 
10 Yakob Tomatala, Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar), Malang: Gandum Mas (Gandum 

Mas, 1993), 79. 
11  Jimmy Allen Sakul, B D Nainggolan, and Stimson Hutagalung, “Akulturasi Budaya 

‘Sakasur, Sadapur, Sasumur, Salembur Dalam Penginjilan Berdasarkan Kisah Para Rasul 1: 8,’” 

Scripta: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kontekstual (2021). 
12 Stephanus Djunatan, “Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh Inspirasi Budaya Lokal Untuk 

Gereja,” Studia Philosophica et Theologica (2011). 



 

 
 

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi….. 
 

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 74 

 

TEORI 

Budaya Sunda  

Kata budaya berasal dari kata budhaya, sebuah kata dalam bahasa 

Sansekerta yang memiliki makna akal, jadi budaya bisa memiliki pengertian 

hasil pemikiran atau akal manusia. 13  Yakob Tomatala menyatakan bahwa 

kebudayaan mencakup pemahaman tentang kebiasaan dan gaya hidup manusia 

secara utuh, di mana di dalamnya termasuk tentang bagaimana ia berpikir, 

tindakan yang diambil sesuai dengan apa yang dia pikirkan, dan semuanya itu 

dengan tujuan untuk merencanakan, memelihara serta mempertahankan 

kehidupannya di mana individu tersebut berada.14 Jakob Sumardjo menuliskan 

bahwa budaya ialah pola pikir bersama yang menggambarkan segi operasional 

proses, perilaku, dan tindakan yang dinilai sebagai benar, baik, bagus, pantas, 

dan sesuai oleh suatu kelompok masyarakat. Budaya bisa dikatakan sebagai 

kesatuan sistem nilai yang sifatnya abstrak dan akan hadir dari hasil produk 

budaya tersebut.15  

Identitas kesukuan tidak tergantung pada bentuk fisik atau benda-benda 

yang dihasilkan oleh budaya suku tersebut, tetapi  lebih terkait dengan 

bagaimana setiap orang menanggapi kehidupan sesuai dengan nilai-nilai yang 

telah meresap dalam budaya tersebut. Identitas kesukuan sering tidak disadari 

oleh orang yang bera12sal dari suku itu sendiri, tetapi tanpa sadar akan bekerja 

otomatis secara berdasarkan pola pikir yang diwarisi dari budaya suku 

tersebut.16 Ada salah satu peribahasa Sunda yang memiliki arti ke atas punya 

pucuk, ke bawah punya akar. Peribahasa ini mengartikan bahwa jangan sampai 

hidup itu terombang-ambing tanpa tujuan dan dasar yang pasti, kehidupan 

perlu berakar pada nilai-nilai yang telah dibangun turun-temurun dan tidak 

boleh melupakannya. 17  Itulah sebabnya dalam kehidupan masyarakat Sunda 

sesungguhnya terdapat tatanan nilai yang tanpa sadar menjadi tujuan serta 

penggerak dari kehidupan orang Sunda. 

 

Cageur, Bageur, Bener, Pinter, Singer 

Nilai-nilai yang masih dipertahankan oleh masyarakat Sunda hingga saat 

ini ialah Gapura Panca Waluya atau Gerbang Lima Keselamatan, yang terdiri 

dari cageur, bageur, bener, pinter, singer. 18  Gapura Panca Waluya dipercaya 

merupakan gambaran kehidupan yang baik di dunia juga akhirat.19 Kelima nilai 

ini dianut dengan tujuan untuk mewujudkan jalma masagi artinya manusia 

                                                      
13  David Eko Setiawan, “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui Metode 

Kontektualisasi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika (2020). 
14 Ibid. 
15 Sumarjo, Sunda: Pola Rasionalitas Budaya, 3. 
16 Ibid., 30–31. 
17 Ibid., 5. 
18 Utami, “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar), Pinter (Pintar), 

Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan Karakter.” 
19 Ibid. 



 
 

DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)  

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 75  

 

persegi. Bentuk segi empat atau bujur sangkar, dalam bahasa Sunda 

menggunakan kata pasagi, dari sinilah kata masagi berasal. Penganalogian 

dengan bentuk bujur sangkar sebab bujur sangkar memiliki ukuran empat sisi 

yang sama, sehingga menjadi seimbang, tidak mudah tergelincir atau goyah. 

Penggunaan metafora ini memberikan gambaran apa yang diartikan dari 

ungkapan “jalma masagi” yaitu manusia yang memiliki keutuhan diri, tidak 

mudah dipengaruhi oleh sekitarnya serta bisa dikatakan hampir tidak memiliki 

kekurangan atau mendekati sempurna. Jalma masagi adalah gambaran kualitas 

manusia yang memiliki adab juga karakter yang baik yaitu manusia yang 

beragama, berbudaya dan berpengetahuan tinggi. Jalma masagi memiliki 

keseimbangan sisi jasmani juga rohani, tubuh serta jiwa yang kuat, benar dalam 

bernalar, baik budi pekertinya juga memiliki perilaku yang baik.20  

Cageur bisa diterjemahkan dengan kata sehat. Masyarakat Sunda 

meyakini bahwa kesehatan memiliki nilai yang sangat penting karena itu adalah 

modal utama untuk bisa tetap menjalani setiap aktivitas kehidupan dengan tidak 

terhambat. Konsep "cageur" di sini tidak hanya mengacu pada kesehatan fisik, 

tetapi juga kesehatan mental dan spiritual. Seorang yang "cageur" diharapkan 

memiliki keadaan pikiran yang sehat dan menjalani hidup sesuai dengan nilai-

nilai moral dan prinsip yang dipegang teguh.21 Sumintarhardja juga menyatakan 

bahwa cageur meliputi kemampuan untuk berpikir dan bertinda secara rasional 

dan proporsional dengan memperhatikan nilai moral. 22  Jadi cageur bisa 

didefinisikan dengan pengertian singkat yaitu sehat secara fisik maupun mental, 

juga bisa berelasi sosial dengan baik.23 

Bageur bisa diterjemahkan dengan kata baik. Masyarakat Sunda memiliki 

keyakinan bahwa jika seorang itu bageur, dia memiliki sikap yang baik terhadap 

orang lain, ramah, santun juga murah hati, seperti pepatah yang mengatakan 

“kudu bageur jeung diri anjeun, sasama, kulawarga, sareng sadaya makhluk”, artinya 

seseorang itu harus baik terhadap diri sendiri, sesama, keluarga termasuk 

saudara-saudara dan semua makhluk. 24  Sumintarhardja menyatakan bahwa 

karakteristik bageur menggambarkan sifat-sifat kemanusiaan, yaitu menjunjung 

tinggi akhlak yang mulia terhadap sesama, di mana ada rasa saling menyayangi, 

                                                      
20  Agus Suherman, “Jabar Masagi: Penguatan Karakter Bagi Generasi Milenial Berbasis 

Kearifan Lokal,” Lokabasa (2018). 
21 Febri Fajar Pratama, T Heru Nurgiansah, and Raisa Rafifiti Choerunnisa, “Kajian Nilai-

Nilai Karakter Kearifan Lokal Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral 

Kewarganegaraan,” Jurnal Kewarganegaraan (2022). 
22 Sri Ramdiani, “Pelestarian Nilai-Nilai Kearifan Lokal Upacara Adat ‘Ngalaksa’ Dalam 

Upaya Membangun Karakter Bangsa,” Repository. UPI. Edu (2014). 
23  Yayat Sudaryat, Kearifan Lokal Dan Pendidikan Karakter, Buku Prosiding Konferensi 

Internasional Budaya Daerah Ke-2 (KIBD-II), n.d. 
24  Pratama, Nurgiansah, and Choerunnisa, “Kajian Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal 

Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral Kewarganegaraan.” 



 

 
 

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi….. 
 

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 76 

 

kemampuan berempati, tenggang rasa dan simpati antar individu.25Bageur bisa 

didefinisikan dengan pengertian singkat dalam bahasa Sunda dengan ungkapan 

“teu adigung, teu gede hulu” yang artinya tidak sombong, tidak angkuh, tidak suka 

membesar-besarkan diri, rendah hati, tidak merasa lebih dari orang lain.26 

Bener bisa diterjemahkan dengan kata benar. Masyarakat Sunda adalah 

mereka yang tidak melanggar janji, dapat dipercaya, jujur, memiliki pemahaman 

yang jelas antara benar dan salah, dan setiap ucapan mereka selaras dengan 

tindakan mereka. Makna "bener" sering disebutkan dalam pepatah seperti "Kudu 

teuneung ludeung panceg kana pamadegan dina bener, ulah ngaplék jawér ngandar 

jangjang miyuni hayam kabiri" yang berarti dalam menjalani hidup, kita harus 

berani dan teguh pada prinsip yang benar, tidak menjadi penakut. Bener dalam 

pengertian singkat bisa diartikan sebagai sebuah nilai karakter integritas, hidup 

yang lurus, jujur, berani memegang kebenaran.27 

Pinter bisa diterjemahkan dengan kata pintar. Masyarat Sunda menyakini 

jika seseorang berilmu maka dia akan memiliki status sosial yang tinggi dan 

dihormati sebab pengetahuan akan memberikan manfaat yang besar bagi 

kehidupan.28 Pinter mengacu pada kemampuan seseorang dalam menghadapi 

masalah juga tantangan kehidupan, memiliki prestasi juga berdedikasi dalam 

melakukan pekerjaannya. 29  Singer dapat diterjemahkan sebagai mawas diri. 

Masyarakat Sunda menyakini bahwa seorang yang singer ialah individu yang 

mampu melakukan introspeksi diri, peka terhadap kesalahan yang dilakukan, 

dan memiliki kemampuan untuk memperbaikinya. Mereka juga memiliki sikap 

toleransi, mampu menerima kritik dengan baik, dan mencintai sesama. Dalam 

sebuah peribahasa Sunda, terdapat ungkapan "Ulah agul ku payung butut, sagala 

nu dipiboga kadar titipan tinu Maha Kawasa," yang berarti kita tidak boleh sombong 

dengan apa yang kita miliki, karena segala sesuatu hanyalah titipan dari Tuhan.30 

Sumintarhardja menuliskan bahwa individu yang selalu memiliki toleransi, 

bersedia berkorban atau memberikan prioritas pada kepentingan orang lain, 

terbuka menerima kritik atau umpan balik tentang dirinya sebagai bahan refleksi 

diri, dan memiliki rasa kasih sayang terhadap sesama.31 

 

                                                      
25  Nisa Hermawati, “Resiliensi Orang Tua Sunda Yang Memiliki Anak Berkebutuhan 

Khusus,” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya (2018). 
26 Utami, “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar), Pinter (Pintar), 

Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan Karakter.” 
27  Pratama, Nurgiansah, and Choerunnisa, “Kajian Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal 

Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral Kewarganegaraan.” 
28 Ibid. 
29 Sudaryat, Kearifan Lokal Dan Pendidikan Karakter, Buku Prosiding Konferensi Internasional 

Budaya Daerah Ke-2 (KIBD-II). 
30  Pratama, Nurgiansah, and Choerunnisa, “Kajian Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal 

Masyarakat Sunda Dalam Membentuk Sikap Moral Kewarganegaraan.” 
31 Hermawati, “Resiliensi Orang Tua Sunda Yang Memiliki Anak Berkebutuhan Khusus.” 



 
 

DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)  

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 77  

 

METODE  

Untuk menjawab perumusan masalah, maka penulis melakukan metode 

penelitian dengan menggunakan kajian literatur yaitu jurnal-jurnal serta buku-

buku yang memiliki keterhubungan dengan topik memahami budaya cageur, 

bageur, bener, pinter, singer pada masyarakat Sunda untuk nantinya dilakukan 

model transformasi.32 Pada penelitian ini, penulis membahas apa yang dimaksud 

dengan budaya Sunda yaitu cageur, bageur, bener, pinter jeung singer. Kemudian 

tentang Allah dan budaya Sunda, dilanjutkan dengan pembahasan tentang 

model transformasi terhadap budaya cageur, bageur, bener, pinter jeung singer. 

Melalui pembahasan yang dilakukan, penulis berharap agar tulisan ini dapat 

memberikan kontribusi pemikiran terhadap gereja-gereja juga masyarakat 

Sunda mengenai budaya cageur, bageur, bener, pinter jeung singer, sehingga Injil 

bisa diterima dengan relevan dan kontekstual. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

Allah dan Budaya Sunda 

Budaya merupakan bagian yang tidak bisa terlepaskan dari kehidupan 

manusia, bisa dikatakan tidak ada manusia yang hidup tanpa budaya, 

sedangkan Allah adalah pribadi yang tidak terikat dengan budaya mana pun, 

tetapi itu bukan berarti Allah tidak menghargai budaya, Allah memakai bahkan 

bekerja melalui budaya, Allah menggunakan budaya sebagai alat untuk 

berkomunikasi dengan manusia. Perlu diingat bahwa posisi Allah bukan di 

bawah budaya sebaliknya Allah ada di atas budaya, Allah menggunakan budaya 

sebagai kendaraan untuk Allah menyatakan diri kepada manusia.33 Salah satu 

bukti bahwa Allah menggunakan budaya untuk berhubungan dengan manusia 

ialah ketika Yesus hidup sebagai manusia, Allah menggunakan budaya Yahudi 

saat itu, Dia menggunakan bahasa Aram sebagai media komunikasi, bahkan 

pakaian juga logat bahasanya, membuat Allah dikenal sebagai orang Yahudi.34  

Penulis meyakini bahwa Allah juga dapat menggunakan budaya Sunda 

dalam berkomunikasi dengan masyarakat Sunda untuk menyatakan kehendak 

dan rencanaNya.35  Dr. Purnawan Tenibemas mengungkapkan bahwa budaya 

Sunda dapat dibagi menjadi tiga golongan yaitu: 36  pertama, Sejalan dengan 

Firman Tuhan dimana budaya Sunda yang sesuai dengan ajaran dalam Firman 

Tuhan dapat terus dipertahankan, seperti budaya kekerabatan dan penghargaan 

terhadap orang tua. Kedua Netral, budaya Sunda yang netral terhadap nilai-nilai 

Kristiani, seperti cara makan, mengolah makanan, dan cara berpakaian, juga 

dapat dipertahankan. Sebagai contoh, saat ada seseorang dari komunitas Sunda 

                                                      
32 Tomatala, Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar), 79. 

 33 Tenibemas, Misi Yang Membumi, 30–31. 

 34 Eunike Agoestina, “Injil Dan Kebudayaan,” Kaluteros: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

(2020). 
35 Tenibemas, Misi Yang Membumi, 29–33. 
36 Ibid., 35–40. 



 

 
 

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi….. 
 

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 78 

 

Kristen meninggal, tidak ada kewajiban untuk menggunakan peti mati karena 

hal ini tidak diatur dalam Alkitab. Jadi, jika masyarakat setempat ingin 

menempatkan jenazah langsung di tanah, hal tersebut tidak bertentangan 

dengan Firman Tuhan. Dan ketiga Berlawanan dengan Firman Tuhan, bahwa 

budaya Sunda yang mengandung elemen pemujaan kepada roh-roh leluhur atau 

roh-roh jahat memiliki tiga pilihan. Pertama, budaya tersebut dapat ditinggalkan 

sepenuhnya. Kedua, sebagian elemen yang bertentangan dengan Firman Tuhan 

dapat dihilangkan. Ketiga, sub elemen tersebut dapat diubah dengan 

memberikan makna baru yang sesuai dengan Firman Tuhan. Sebagai contoh, 

dalam lagu-lagu ritual, irama dapat tetap dipertahankan, tetapi liriknya dapat 

diganti dengan ayat-ayat dari Firman Tuhan. Hal-hal yang sebelumnya 

ditujukan kepada roh-roh leluhur atau roh-roh jahat juga dapat diubah untuk 

difokuskan kepada Yesus. Pemaknaan baru atau penambahan hal baru sesuai 

dengan Firman Tuhan juga dapat dilakukan terhadap ketiga pilihan di atas, 

sehingga membuat terbentuknya budaya Sunda Kristen.  

 

Model Transformasi terhadap Budaya 

Model transformasi ialah model yang menempatkan Allah di atas budaya 

tetapi bukan berarti Allah mengabaikan budaya, sebaliknya, Allah 

menggunakan kebudayaan sebagai sarana untuk berinteraksi dengan manusia. 

Tujuan dari model transformasi ini adalah untuk mengalami pembaharuan dari 

Allah sehingga inti kebudayaan seseorang akan mengalami perubahan dan 

pembaruan.37 Benyamin Buli mengungkapkan bahwa transformasi kebudayaan 

dapat diartikan sebagai usaha untuk mengangkat kebudayaan atau pola hidup 

yang sesuai dengan rencana dan kehendak Allah untuk manusia. Usaha ini 

terus-menerus dikembangkan dan dimaknai dalam hubungan dengan Allah.38 

Salah satu model transformasi yang terdapat dalam Alkitab ialah Kisah 

Para Rasul 17:16-34, khususnya pada ayat 28 “Sebab di dalam Dia kita hidup, kita 

bergerak, kita ada, seperti yang telah juga dikatakan oleh pujangga-pujanggamu: Sebab 

kita ini dari keturunan Allah juga.” Kata “mu” yang terdapat pada pujangga-

pujanggamu merupakan cara Paulus untuk memulai transformasi, dia sedang 

mencoba untuk masuk ke dalam budaya Atena, lalu Paulus menggunakan kata 

“kita” di sini Paulus sedang ingin membawa orang Atena kepada konsep 

pengertian yang baru tentang Allah. Di ayat 22-23, dituliskan “Hai orang-orang 

Atena, aku lihat, bahwa dalam segala hal kamu sangat beribadah kepada dewa-dewa. 

Sebab ketika aku berjalan-jalan di kotamu dan melihat-lihat barang-barang pujaanmu, 

aku menjumpai juga sebuah mezbah dengan tulisan: Kepada Allah yang tidak dikenal. 

Apa yang kamu sembah tanpa mengenalnya, itulah yang kuberitakan kepada kamu.”  

Paulus tidak bertindak agresi atau menyerang penduduk Atena, tapi dia mulai 

masuk dari memuji ketaatan penduduk Atena dalam menyembah dewa-dewa. 

                                                      
37 Tomatala, Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar), 79. 
38 Benyamin Buli, “Transformasi Budaya Sebagai Pendekatan Misi Kontekstual Berdasarkan 

Kisah Rasul 17: 16-43,” Ichtus: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 4, no. 1 (2023): 77–86. 



 
 

DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)  

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 79  

 

Dia tidak menyerang cara penyembahan tetapi objek penyembahan dari 

penduduk Atena, yaitu dari dewa-dewa, allah yang tidak dikenal, Paulus 

hendak memperkenalkan siapa sesungguhnya Allah itu. Hal ini terlihat dalam 

penjelasan ayat-ayat selanjutnya di dalam ayat 24-27, “Allah yang telah menjadikan 

bumi dan segala isinya, Ia, yang adalah Tuhan atas langit dan bumi, tidak diam dalam 

kuil-kuil buatan tangan manusia, dan juga tidak dilayani oleh tangan manusia, seolah-

olah Ia kekurangan apa-apa, karena Dialah yang memberikan hidup dan nafas dan segala 

sesuatu kepada semua orang. Dari satu orang saja Ia telah menjadikan semua bangsa dan 

umat manusia untuk mendiami seluruh muka bumi dan Ia telah menentukan musim-

musim bagi mereka dan batas-batas kediaman mereka, supaya mereka mencari Dia dan 

mudah-mudahan menjamah dan menemukan Dia, walaupun Ia tidak jauh dari kita 

masing-masing.” Paulus memberikan pemahaman yang lebih meningkat 

daripada apa yang selama ini dipercayai oleh penduduk Athena mengenai 

siapakah Allah itu sesungguhnya, bahwa Dia bukanlah Allah yang berdiam di 

kuil-kuil, Allah yang berkekurangan sehingga butuh untuk dilayani malahan 

sesungguhnya Dia Allah yang memberikan nafas kehidupan, menciptakan dan 

mengatur dunia ini dan Dia adalah Allah yang ingin ditemukan oleh manusia, 

bukan Allah yang jauh tapi Allah yang mendekatkan diri pada umatNya.39 

Dari penjelasan di atas, maka bisa dilihat bahwa Paulus menggunakan 

model transformasi dengan baik, di mana Paulus menggunakan elemen-elemen 

budaya Atena untuk menjelaskan pengertian tentang Allah yang benar. Paulus 

menggunakan apa yang dikatakan oleh para pujangga di mana waktu itu 

merupakan salah satu hal yang menjadi sumber keyakinan dalam budaya Atena, 

lalu Paulus menggunakan budaya penyembahan penduduk Atena untuk 

mentranformasikan keyakinan penduduk Atena, dengan meningkatkan 

pemahaman yang ada, menjadi sebuah pemahaman tentang Allah yang benar. 

 

Model Transformasi terhadap budaya Sunda Cageur, Bener, Bageur, Pinter, 

Singer 

Budaya Sunda Cageur, Bener, Bageur, Pinter, Singer atau dikenal juga 

dengan sebutan Gapura Panca Waluya memiliki kandungan nilai-nilai yang 

sejalan dengan Firman Tuhan, di mana Firman Tuhan tidak menentang karakter 

yang dimiliki oleh seseorang yaitu menjadi pribadi yang cageur, bener, bageur, 

pinter dan singer. Itulah sebabnya penulis memilih untuk tetap 

mempertahankan Gapura Panca Waluya ini, namun dengan penambahan 

makna dan kebenaran Firman Tuhan.  

Kelima nilai dalam Gapura Panca Waluya yaitu cageur, bener, bageur, 

pinter, singer adalah nilai-nilai yang merujuk kepada karakter moral yang baik. 

Namun apakah manusia memiliki kesanggupan untuk mencapai kelima nilai 

moral tersebut? Firman Tuhan dalam Roma 3:12 menuliskan “Semua orang telah 

menyeleweng, mereka semua tidak berguna, tidak ada yang berbuat baik, seorang pun 

                                                      
39 Ibid. 



 

 
 

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi….. 
 

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 80 

 

tidak.” Jadi semua manusia, tidak terkecuali telah berdosa. Dalam Yeremia 17:9 

dikatakan bahwa hati manusia itu licik, lebih licik dari segala sesuatu, bahkan 

dikatakan hati manusia itu sudah membatu. Akibat hati yang rusak maka segala 

sesuatu yang keluar dari diri manusia adalah cenderung melakukan hal-hal yang 

tidak benar seperti ditulis dalam Matius 15:9 yaitu segala pikiran jahat, 

pembunuhan, perzinahan, percabulan, pencurian, sumpah palsu dan hujat. Oleh 

karena itu tidak mudah untuk mencapai nilai-nilai cageur, bener, bageur, pinter 

dan singer seperti yang dirumuskan sebagai gerbang lima keselamatan.  

Alkitab memberikan jalan keluar untuk hal ini, agar masyarakat Sunda 

bisa mencapai nilai-nilai cageur, bener, bageur, pinter, singer yaitu lewat 

pemberesan dosa yang merupakan penghambat. Dosa mengakibatkan manusia 

mengalami kerusakan total atau yang dikenal dengan sebutan total depravity. 

Kerusakan total yang dimaksud di sini, dijelaskan oleh Arrington ialah setiap 

orang terjerat dalam dosa dan tidak mampu untuk membebaskan dirinya sendiri 

dari dosa tanpa bantuan Tuhan. 40  Roma 6:23 menjelaskan bahwa upah dosa 

adalah maut baik kematian secara tubuh serta kematian secara spiritual yaitu 

perpisahan selamanya antara manusia dengan Allah. Akibat dari dosa ini ialah 

kehidupan manusia melenceng dari apa yang Allah telah tetapkan untuk 

manusia lakukan, manusia menjadi pemberontak dan melakukan tidak taat 

terhadap hukum Allah, yang lebih parahnya lagi ialah dosa memperbudak 

kehidupan manusia, sehingga manusia menjadi budak dosa artinya 

dikendalikan, dikuasai dan dicengkram sampai ke inti keberadaan manusia.41 

Akibat penguasaan dosa yang mencengkram ke inti keberadaan manusia 

maka manusia lebih mementingkan dirinya sendiri dibandingkan menyembah 

Allah dan juga mengasihi manusia, juga mengakibatkan manusia lebih 

menyukai bertindak ketidakadilan42, hal ini tentunya mempersulit kerinduan 

masyarakat Sunda untuk mencapai nilai bageur dan juga singer. Dosa juga 

membuat manusia cenderung menjadi pemberontak-pemberontak, yang senang 

melawan hukum baik itu hukum Allah maupun peraturan-peraturan yang 

ditetapkan dalam kehidupan bermasyarakat, dosa juga membuat manusia 

melakukan tindakan tidak bermoral dan penuh dengan hawa nafsu atau dalam 

kekristenan dikenal dengan istilah kedagingan 43  ini menghalangi keinginan 

masyarakat Sunda untuk menjadi manusia yang cageur dan bener juga pinter. 

Jika dosa begitu merusak dan merupakan akar dari permasalahan 

kehidupan termasuk masyarakat Sunda, sehingga untuk mencapai kelima nilai 

cageur, bener, bageur, pinter dan singer adalah hal yang mustahil, maka dosa 

haruslah dibereskan. Sayangnya manusia tidak memiliki kemampuan untuk 

melepaskan diri dari perbudakan dosa, itulah sebabnya manusia butuh untuk 

                                                      
40  French L. Arrington, Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta (Yogyakarta: Penerbit Andi, 

2015), 264. 
41 Ibid., 246–247. 
42 Ibid., 247, 251. 
43 Ibid., 248–250. 



 
 

DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)  

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 81  

 

diselamatkan. Menurut penjelasan Arrington, keselamatan memiliki makna 

sebagai tindakan Allah untuk membebaskan umat manusia dari perbudakan 

dosa dan membawa mereka ke kehidupan yang mulia melalui Yesus Kristus.44 

Alkitab menjelaskan apa yang disebut dengan hukum perwakilan, seperti 

tertulis dalam Roma 5:12, 19 “Sebab itu, sama seperti dosa telah masuk ke dalam dunia 

oleh satu orang, dan oleh dosa itu juga maut, demikianlah maut itu telah menjalar kepada 

semua orang, karena semua orang telah berbuat dosa. Jadi sama seperti oleh ketidaktaatan 

satu orang semua orang telah menjadi orang berdosa, demikian pula oleh ketaatan satu 

orang semua orang menjadi orang benar.” Karena ketidaktaatan Adam sebagai 

manusia pertama, maka seluruh manusia menjadi orang berdosa, namun Yesus 

datang menjadi Adam terakhir dan karena ketaatannya yang sempurna kepada 

Allah maka semua orang menjadi benar.45 

Kata gapura berarti pintu gerbang, panca berarti lima sedangkan waluya 

berarti selamat, sehat, pulih. Lima nilai yaitu cageur, bener, bageur, pinter, singer 

dianut oleh masyarakat Sunda sebagai pintu gerbang kepada keselamatan, 

kesehatan dan pemulihan manusia baik itu di dunia juga di akhirat. Pintu bisa 

membawa kita untuk masuk atau keluar menuju ke suatu ruangan juga tempat. 

Alkitab juga mengggunakan kata yang sama untuk mencapai keselamatan, yaitu 

kata pintu seperti tertulis dalam Yohanes 10:9-10 “Akulah pintu; barangsiapa masuk 

melalui Aku, ia akan selamat dan ia akan masuk dan keluar dan menemukan padang 

rumput. Pencuri datang hanya untuk mencuri dan membunuh dan membinasakan; Aku 

datang, supaya mereka mempunyai hidup, dan mempunyainya dalam segala 

kelimpahan.” Pintu gerbang keselamatan yang sesungguhnya bukan hanya 

sekedar bicara tentang nilai-nilai karakter manusia unggul, melainkan menunjuk 

kepada pribadi Yesus, Dialah pintu dan barangsiapa masuk melalui Yesus, dia 

akan selamat, saat dia masuk ke dalam pintu itu maka dia akan keluar 

menemukan padang rumput, sebaliknya berhati-hatilah terhadap pencuri yaitu 

si Jahat yang ingin mencuri, membunuh, membinasakan kehidupan umat 

manusia. Itulah sebabnya untuk mengalami keselamatan, Yesus datang, Dia 

memberikan dirinya sebagai pintu, supaya setiap orang yang percaya 

kepadaNya beroleh keselamatan, kehidupan yang kekal. 46  Untuk menuju 

kepada keselamatan, memasuki keselamatan maka pintunya ialah pribadi Yesus.  

Yesus juga merupakan representasi sempurna dari kelima nilai yang 

terdapat dalam Gapura Panca Waluya yaitu cageur, bener, bageur, pinter dan 

singer. Nilai cageur ditunjukkan oleh Yesus, dalam catatan Alkitab, tidak pernah 

sekalipun Yesus diberitakan mengalami sakit baik secara fisik maupun mental, 

malahan kehadiran Yesus ke dunia dengan urapan Roh Allah datang 

                                                      
44 Ibid., 276. 
45 Warseto Freddy Sihombing and Seri Antonius, “Adam Dan Kristus: Studi Komparasi 

Antara Penghukuman Dan Pembenaran Allah Berdasarkan Roma 5:18-19,” Jurnal Teologi Berita 

Hidup (2022). 
46  Gunar Sahari, “Studi Teologis Terhadap Makna Ungkapan ‘Aku Adalah’ (Ego Eimi) 

Menurut Injil Yohanes,” Jurnal Luxnos (2020). 



 

 
 

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi….. 
 

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 82 

 

menyembuhkan dan melepaskan orang dari segala sakit penyakit seperti tertulis 

dalam Lukas 4:18-19. Nilai bageur dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang 

mengasihi sesama, ramah, santun, murah hati, memiliki empati, tidak 

memandang rendah orang lain. Ayat Alkitab berulang-ulang menyebutkan 

bahwa Yesus seringkali digerakkan oleh belas kasihan seperti tertulis dalam 

Matius 9:36; 14:14; 20:34; Lukas 7:13. Alkitab juga menuliskan Yesus berulang kali 

menunjukkan keramahannya, beberapa di antaranya kepada Simon Petrus 

seperti tertulis dalam Lukas 4:38-39, lalu Zakheus dalam Lukas 19. Berulang kali 

juga Alkitab menuliskan Yesus mau duduk makan bersama orang-orang 

berdosa, di mana ini merupakan salah satu bagian dari sikap kerendahan hati 

dan tidak memandang rendah orang lain.47 

Nilai bener dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang berintegritas, berani 

memegang kebenaran, berpegang pada janji, seperti tercatat dalam Alkitab di 

dalam 1 Petrus 2:22 “Ia tidak berbuat dosa, dan tipu tidak ada dalam mulut-

Nya.” Yesus juga mengajarkan dalam Matius 5:37 “Jika ya, hendaklah kamu 

katakan: ya, jika tidak, hendaklah kamu katakan: tidak. Apa yang lebih dari pada 

itu berasal dari si jahat.” Lalu dalam Matius 22:15-22 bahkan orang-orang Farisi 

mengakui bahwa Yesus adalah pribadi yang jujur, jujur mengajar jalan Allah 

juga tidak takut terhadap manusia karena Yesus bukan pribadi yang suka 

mencari muka.48 Nilai pinter dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang memiliki 

pengetahuan dan kepandaian yang tinggi, seperti tercatat dalam Alkitab di 

Lukas 2:44-47, di mana saat itu Yesus ketika berusia 12 tahun, orang-orang 

menemukan Yesus berada di tengah alim ulama dan orang-orang terkagum-

kagum akan kecerdasan yang dimiliki oleh Yesus. Alkitab juga mencatat di 

dalam Lukas 2:52, bahwa dari usia 12 tahun itu, Yesus masih terus bertambah 

besar, bertambah hikmatNya dan besarNya serta makin dikasihi Allah dan 

manusia. Yesus sendiri bahkan seringkali mengidentikkan diriNya sebagai 

hikmat.49 

Nilai singer dimiliki oleh Yesus sebagai pribadi yang tidak sombong, 

bersedia berkorban dan memberikan prioritas untuk kepentingan orang lain. Hal 

tersebut dicatat dalam Alkitab seperti tertulis dalam ayat Filipi 2:1-8, Yesus tidak 

menganggap kesetaraan dengan Allah sebagai hal yang harus dipertahankan, 

malahan Dia mengosongkan diriNya dan mengambil rupa sebagai seorang 

hamba, menjadi sama dengan manusia. Dia adalah Allah yang agung, tapi dalam 

kemanusiaaNya, Yesus rela menjadi manusia dan mengambil posisi sebagai 

seorang hamba, bahkan Dia mati di kayu salib, karena kasihNya yang berkorban 

                                                      
47  Frans Setiadi Manurung, “Teologi Keramahan Allah: Sebuah Pembacaan Kristologi 

Lukas,” Gema Teologika (2018). 
48  Irawati Enny, “Keteladanan Kepemimpinan Yesus Serta Implikasi Terhadap 

Kepemimpinan Gereja Pada Masa Kini,” Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora (2021). 
49 Edi Purnama, “Implikasi Kebijaksanaan Yesus Bagi Guru Pendidikan Agama Kristen,” 

Pengarah: Jurnal Teologi Kristen (2020). 



 
 

DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)  

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 83  

 

menggantikan dosa umat manusia, supaya setiap orang yang percaya 

kepadaNya tidak binasa tapi beroleh hidup yang kekal.50 

Kehadiran Yesus dalam kehidupan manusia, khususnya bagi masyarakat 

Sunda merupakan sebuah jawaban akan kerinduan masyarakat Sunda untuk 

menjadi manusia yang cageur, bageur, bener, pinter jeung singer. Melalui 

persekutuan dengan Kristus lewat menerima Dia sebagai Tuhan dan Juruselamat 

maka dosa yang menghambat masyarakat Sunda untuk menjadi manusia yang 

cageur, bageur, bener, pinter jeung singer dapat diselesaikan. Kristus mati untuk 

menebus dosa-dosa manusia seperti tertulis dalam 1 Korintus 15:3, karena Dia 

adalah pribadi yang tidak bercacat cela maka darahNya dapat menyucikan kita 

dari segala dosa (1 Yohanes 1:7).51 Setelah dosa diselesaikan dalam kehidupan 

manusia, sekarang lewat persekutuan dengan Yesus Kristus, manusia dibawa ke 

dalam pengalaman kelahiran baru, manusia mengalami pembaharuan. 52  

Kelahiran baru adalah proses yang sangat penting setelah diselamatkan, di mana 

manusia diubahkan menjadi memiliki kecenderungan untuk hidup mengikuti 

kehendak Tuhan dan bukan lagi memberontak terhadap Tuhan.53 Saat seseorang 

mengalami kelahiran baru, maka dirinya akan mengalami perubahan secara 

spiritual juga moral sehingga menjadi manusia-manusia yang memiliki hakikat 

ilahi Kristus, di mana salah satu bagiannya ialah menjadi manusia-manusia yang 

cageur, bener, bageur, pinter, singer. 

 
KESIMPULAN 

Budaya Sunda cageur, bener, bageur, pinter jeung singer merupakan nilai-

nilai yang disebut sebagai Gapura Panca Waluya, dipercaya oleh masyarakat 

Sunda dapat menjadi gerbang lima keselamatan atau pintu menuju keselamatan. 

Model transformasi tidak menentang budaya Sunda cageur, bener, bageur, pinter 

jeung singer namun menambahkan pengertian tentang bagaimana cara untuk 

menjadi seorang yang cageur, bener, bageur, pinter jeung singer. Alkitab 

menyatakan bahwa Yesus adalah pintu dan akan membawa kepada keselamatan 

yang dirindukan oleh seluruh umat manusia. Yesus Kristus merupakan Gapura 

Panca Waluya yang sesungguhnya, juga satu-satunya pribadi yang sempurna 

merepresentasikan nilai cageur, bener, bageur, pinter jeung singer. 

Ketidakmampuan manusia untuk menjadi individu yang cageur, bener, bageur, 

pinter jeung singer telah dirusak oleh dosa, namun lewat persekutuan dengan 

Yesus sebagai Adam terakhir, membuat seluruh umat manusia ikut masuk 

dalam pembenaran, pengudusan bahkan memiliki hakikat seperti Kristus 

melalui proses kelahiran baru yang terjadi setelah manusia beroleh keselamatan.  

                                                      
50 Paulus Kunto Baskoro, “Tinjuan Teologi Kepemimpinan Berhati Hamba Menurut Filipi 

2:1-11 Bagi Pembentukan Karakter Jemaat,” Edulead: Journal of Christian Education and Leadership 

(2021). 
51 Arrington, Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta, 189, 198. 
52 Tenibemas, Misi Yang Membumi, 65. 
53 Arrington, Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta, 257. 



 

 
 

J. P. Purnama, Y. P. Hermanto, S. Layan: Model Transformasi….. 
 

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 84 

 

REFERENSI 

Agoestina, Eunike. “Injil Dan Kebudayaan.” Kaluteros: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Kristen (2020). 

Arrington, French L. Doktrin Kristen Perspektif Pentakosta. Yogyakarta: Penerbit 

Andi, 2015. 

Baskoro, Paulus Kunto. “Tinjuan Teologi Kepemimpinan Berhati Hamba 

Menurut Filipi 2:1-11 Bagi Pembentukan Karakter Jemaat.” Edulead: Journal 

of Christian Education and Leadership (2021). 

Buli, Benyamin. “Transformasi Budaya Sebagai Pendekatan Misi Kontekstual 

Berdasarkan Kisah Rasul 17: 16-43.” Ichtus: Jurnal Teologi dan Pendidikan 

Kristiani 4, no. 1 (2023): 77–86. 

Djunatan, Stephanus. “Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh Inspirasi Budaya Lokal 

Untuk Gereja.” Studia Philosophica et Theologica (2011). 

Hermawati, Nisa. “Resiliensi Orang Tua Sunda Yang Memiliki Anak 

Berkebutuhan Khusus.” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya (2018). 

Irawati Enny. “Keteladanan Kepemimpinan Yesus Serta Implikasi Terhadap 

Kepemimpinan Gereja Pada Masa Kini.” Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

(2021). 

Jaenudin, Ujam, and Tahrir Tahrir. “Studi Religiusitas, Budaya Sunda, Dan 

Perilaku Moral Pada Masyarakat Kabupaten Bandung.” Jurnal Psikologi 

Islam dan Budaya (2019). 

Lola, James A. “Iman Kristen Dan Budaya Popular.” Visio Dei: Jurnal Teologi 

Kristen (2019). 

Manurung, Frans Setiadi. “Teologi Keramahan Allah: Sebuah Pembacaan 

Kristologi Lukas.” Gema Teologika (2018). 

Pratama, Febri Fajar, T Heru Nurgiansah, and Raisa Rafifiti Choerunnisa. “Kajian 

Nilai-Nilai Karakter Kearifan Lokal Masyarakat Sunda Dalam Membentuk 

Sikap Moral Kewarganegaraan.” Jurnal Kewarganegaraan (2022). 

Purnama, Edi. “Implikasi Kebijaksanaan Yesus Bagi Guru Pendidikan Agama 

Kristen.” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen (2020). 

Ramdiani, Sri. “Pelestarian Nilai-Nilai Kearifan Lokal Upacara Adat ‘Ngalaksa’ 

Dalam Upaya Membangun Karakter Bangsa.” Repository. UPI. Edu (2014). 

Sahari, Gunar. “Studi Teologis Terhadap Makna Ungkapan ‘Aku Adalah’ (Ego 

Eimi) Menurut Injil Yohanes.” Jurnal Luxnos (2020). 

Sakul, Jimmy Allen, B D Nainggolan, and Stimson Hutagalung. “Akulturasi 

Budaya ‘Sakasur, Sadapur, Sasumur, Salembur Dalam Penginjilan 

Berdasarkan Kisah Para Rasul 1: 8.’” Scripta: Jurnal Teologi dan Pelayanan 

Kontekstual (2021). 

Setiawan, David Eko. “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui 

Metode Kontektualisasi.” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika (2020). 

Sihombing, Warseto Freddy, and Seri Antonius. “Adam Dan Kristus: Studi 

Komparasi Antara Penghukuman Dan Pembenaran Allah Berdasarkan 

Roma 5:18-19.” Jurnal Teologi Berita Hidup (2022). 



 
 

DIEGESIS, Vol 7, No 1 (Juni 2024)  

DIEGESIS, e-ISSN: 2685-3485 | 85  

 

Sudaryat, Yayat. Kearifan Lokal Dan Pendidikan Karakter, Buku Prosiding Konferensi 

Internasional Budaya Daerah Ke-2 (KIBD-II), n.d. 

Suherman, Agus. “Jabar Masagi: Penguatan Karakter Bagi Generasi Milenial 

Berbasis Kearifan Lokal.” Lokabasa (2018). 

Sumarjo, Jacob. Sunda: Pola Rasionalitas Budaya. Kelir, 2015. 

Suryalaga, H. Filsafat Sunda: Sekilas Interpretasi : Langkah Awal Menyimak Dan 

Menyistemisasikan Perjalanan Spiritual-Metafisik Dalam Folklor Sunda. 

Yayasan Nur Hidayah, 2010. 

Tenibemas, Purnawan. Misi Yang Membumi. Bandung: Sekolah Tinggi Alkitab 

Tiranus. Sekolah Tinggi Alkitab Tiranus, 2011. 

Tomatala, Yakob. Penginjilan Masa Kini - Jilid 1. Gandum Mas, 1988. 

———. Teologi Kontekstualisasi (Suatu Pengantar). Malang: Gandum Mas. Gandum 

Mas, 1993. 

Utami, K. “Representasi Filosofi Cageur (Sehat), Bageur (Baik), Bener (Benar), 

Pinter (Pintar), Tur Singer (Kerja Kreatif) Terhadap Upaya Penguatan 

Karakter.” Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah (2021). 

  


